Komunikasi Inklusif dalam Mendorong Kolaborasi
Keagamaan: Studi Kasus Masjid Syuhada Yogyakarta

Angga Nur Rohman'

Maulana Syarifudin?

Mevy Eka Nurhalizah?

Unun Achmad Alimin#

Corresponding Author: angganur234@gmail.com

Abstract: This study examines the role of inclusive communication practices at
Masjid Syuhada Yogyakarta in fostering inter-organizational religious collaboration
amid increasing exclusivity in mosque governance in Indonesia. While many
mosques are institutionally affiliated with specific religious organizations or
political interests, this study adopts a qualitative case study approach to explore an
alternative communicative model. Drawing on Jurgen Habermas’s concepts of the
religious public sphere and communicative action, the analysis evaluates how
organizational narratives and practices articulate validity claims of truth,
appropriateness, and sincerity. Data were collected through in-depth interviews,
participant observation, and document analysis. The findings reveal that Masjid
Syuhada sustains an inclusive communicative environment by maintaining a non-
partisan stance, cultivating dialogical spaces resembling an ideal speech situation,
and institutionalizing communicative neutrality across diverse Islamic
organizations. This positioning enables the mosque to function as a living religious
public sphere that facilitates collaboration beyond ideological boundaries.

Keywords: Inclusive communication, sywhada mosque, religious public sphere,
communicaive action.

Abstrak: Studi ini membahas peran komunikasi inklusif Masjid Syuhada
Yogyakarta dalam membangun kolaborasi keagamaan di tengah kecenderungan
eksklusivitas pengelolaan masjid di Indonesia. Studi ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan desain studi kasus. Data dikumpulkan melalui wawancara
mendalam, observasi, dan dokumentasi. Kerangka teori public sphere dan
communicative action Jurgen Habermas diterapkan untuk mengevaluasi praktik
komunikasi organisasi masjid. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Masjid
Syuhada mengembangkan strategi komunikasi inklusif dengan mempertahankan
posisi non-partisan, membangun ruang dialog yang merepresentasikan /dka/
speech situation, serta memenuhi klaim validitas komunikasi, yakni kebenaran,
ketepatan, dan kejujuran. Posisi netral ini memungkinkan masjid berfungsi sebagai
ruang publik keagamaan yang terbuka bagi berbagai organisasi Islam dengan latar
ideologis berbeda.

' UIN Sunan Ampel Surabaya
? UIN Sunan Ampel Surabaya
3 UIN Sunan Ampel Surabaya
# UIN Sunan Ampel Surabaya

Jurnal Komunikasi Islam | p-ISSN: 2088-6314, e-ISSN: 2655-5212 | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025
Terakreditasi Dirjen Riset dan Pengembangan Kemendiktisaintek SK. NO. 10/C/C3/DT.05.00/2025
Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam, Fakultas Dakwah dan Komunikasi
Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Ampel Surabaya - Asosiasi Profesi Dakwah Indonesia


mailto:angganur234@gmail.com

Rohman - Syarifudin - Nurhalizah - Alimin

Pendahuluan

Di era kontemporer, peran suatu institusi keagamaan sering kali
berada dalam pusaran polarisasi politik dan fragmentasi sosial. Kondisi
ini berdampak pada menyempitnya fungsi sosial masjid sebagai ruang
publik yang inklusif. Afiliasi organisasi dan kepentingan politik praktis
mendorong berkembangnya eksklusivitas, sehingga masjid cenderung
bertransformasi menjadi ruang tertutup yang membatasi kelompok
dengan pandangan keagamaan berbeda.

Dalam konteks Indonesia, masjid tidak hanya berfungsi sebagai
tempat ibadah, tetapi juga sebagai ruang identitas dan interaksi sosial
umat Muslim. Namun, keberagaman organisasi Islam dengan orientasi
ideologis yang beragam kerap menghadirkan tantangan dalam
pengelolaan ruang keagamaan. Tanpa mekanisme dialog yang inklusif,
perbedaan tersebut berpotensi melemahkan kohesi sosial dan
memperkuat fragmentasi internal uma (Indriana & Rohim, 2025).
Oleh karena itu, kebutuhan ruang netral yang mampu menjembatani
perbedaan antara kelompok beragama, akan bernilai sangat penting
untuk membangun ekosistem kolaborasi keagamaan yang sehat.

Realitas di lapangan menunjukkan bahwa praktik eksklusivitas
banyak ditemukan dalam pengelolaan masjid di Indonesia, mulai dari
pembatasan akses jamaah hingga pengabaian tanggung jawab
institusional terhadap kepentingan public (Adriansyah & As-Salafiyah,
2025). Situasi ini diperparah oleh terbentuknya echo chambers dalam
komunikasi keagamaan, terutama ketika masjid terafiliasi secara kuat
dengan kekuatan politik atau organisasi tertentu. Akibatnya, peluang
dialog lintas pemahaman dan kolaborasi sosial menjadi terbatas,
sementara fungsi masjid sebagai mediator perdamaian dan ruang
publik keagamaan semakin tereduksi (Ryu, 2025).

Untuk membaca problem tersebut, konsep public sphere dan
communicative action yang dikemukakan oleh Jiirgen Habermas
menawarkan kerangka teoritik yang relevan. Gagasan ideal speech
situation, yang menekankan proses komunikasi bebas dari dominasi,
paksaan, dan kepentingan kekuasaan, menyediakan landasan normatif
bagi terbentuknya ruang dialog yang setara dalam masyarakat
multicultural (Habermas et al., 2013). Meskipun teori ini banyak

242 | Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025



Komunikasi Inklusif dalam Mendorong Kolaborasi Keagamaan

digunakan dalam kajian politik, penerapannya dalam konteks
komunikasi organisasi keagamaan, khususnya masjid, menjadi
signifikan dalam  merespons kecenderungan eksklusivitas dan
fragmentasi yang berkembang.

Namun demikian, kajian tentang masjid di Indonesia masih
didominasi oleh pendekatan yang menekankan simbolisme historis,
arsitektur, dan fungsi keagamaan normative (Swarthout, 2013).
Pendekatan tersebut memang memberikan kontribusi penting bagi
pemahaman identitas Islam, tetapi cenderung memosisikan masjid
sebagai objek historis alih-alih sebagai institusi sosial yang hidup dan
tertanam dalam proses komunikasi keagamaan sehari-hari (Mibtadin &
Hedi, 2020). Akibatnya, perhatian terhadap analisis strategi
komunikasi inklusif yang mampu mendorong dialog dan kolaborasi
antar-organisasi keagamaan masih relatif terbatas. Kesenjangan inilah
yang membuka ruang bagi kajian yang menempatkan masjid sebagai
arena komunikasi publik dan tindakan komunikatif dalam masyarakat
Muslim yang plural.

Masjid Syuhada di Yogyakarta menyajikan studi kasus yang
inspiratif sekaligus anomali analitis dibandingkan dengan kebanyakan
masjid yang ada di Indonesia. Memiliki sejarah sebagai masjid
perjuangan kemerdekaan dan melawan ideologi kolonialisme, institusi
ini berhasil dalam mempertahankan posisinya sebagai organisasi non-
partisan di tengah politik Indonesia yang fluktuatif dan beragam
kelompok organisasi keagamaannya. Sejarah Masjid Syuhada
menunjukan upaya dalam memberikan respon persaingan ideologis
melalui cara-cara kultural tanpa ada paksaan sebagai upaya
membangun komunikasi aktif. Pada masa periode persaingan politik
yang terjadi dan munculkan gerakan kiri pada pertengahan abad ke-20,
masjid menjalankan fungsi pendidikan dan sosial secara luas untuk
memperkuat nilai-nilai Islam tanpa harus terlibat dalam kepentingan
politik yang terbuka(Oktarina & Asnaini, 2018). Strategi tersebut
memberikan dampak bagaimana lembaga keagamaan mampu
mengekspresikan  kekuatan lunak dengan membentuk otoritas
tersendiri, moral, jaringan sosial dan legitimasi budaya dibandingkan
keterlibatan langsung dalam politik partisipan. Sudut pandang yang

Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025 | 243



Rohman - Syarifudin - Nurhalizah - Alimin

dapat dilihat dari Masjid Syuhada adalah integrasi unik antara Islam,
nasionalisme, dan modernitas. Masjid menghindari berbagai afiliasi
dengan organisasi Islam atau partai tertentu untuk menjaga inklusifitas
dan sebagai ruang ibadah bersama bagi berbagai kelompok
Muslim(Hidayah, 2018). Lembaga ini memperkuat perannya sebagai
sebuah kawasan sektarian, keterbukaan pendidikan, dan partisipasi
pemuda dalam mencerminkan pendekatan adaptif terhadap perubahan
sosial dan kehidupan agama perkotaan.

Biasanya masjid perkotaan mengandalkan manajemen yang
berbasis pada komunitas tradisional seperti adanya takmir, berbeda
dengan Masjid Syuhada memiliki model tatakelola yang berbasis
Yayasan sejak pertama kali berdiri. Melalui model tersebut, masjid
memiliki batasan otoritas berbasis lingkungan organisasi, sehingga
dapat dengan mudah berinteraksi dengan elit nasional, lembaga
pendidikan, dan kelompok sosial keagamaan yang salah satunya adalah
kunjungan peneliti untuk menggali informasi terkait dengan masjid
(Mohammed et al., 2025). Masjid ini tidak hanya menjadi tempat
ibadah ritual seperti salat, mengaji, pendidikan agama dan pertemuan-
pertemuan antar komunitas keagamaan tertentu. Tetapi menjadi ruang
publik Habermasian dimana berbagai organisasi Islam dapat
berinteraksi secara setara, tanpa mempermasalahkan perbedaan politik.
Netralitas yang ditunjukan masjid bukan sikap pasif, melainkan suatu
strategi komunikasi aktif untuk menciptakan ruang insklusif dan
fasilitas kerjasama lintas organisasi.

Beberapa penelitian terdahulu menunjukkan studi masjid di
Indonesia telah banyak dilakukan, namun pada umumnya berfokus
pada peran masjid dalam pemberdayaan ekonomi, komunikasi, dan
pendidikan. Dalam masjid Syuhada Yogyakarta, kajian yang ada
cenderung menitikberatkan pada aspek manajemen, kelembagaan,
pendidikan, dakwah, dan pemberdayaan sosial (Hidayati et al., 2025;
Syuhada et al., n.d.; Yusuf, 2023). Misalanya, penelitian Mayang (n.d.)
berjudul Masjid Syuhada Yogyakarta’s development in zakat, Infaq, and
Shadagah from 2015 to 2019, yang memfokuskan pada pemberdayaan
ckonomi masjid dalam mengumpulkan zakat sampai dengan shadagah.
Penelitian lainnya berjudul Deradikalisasi Masjid Inklusi: Upaya

244 | Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025



Komunikasi Inklusif dalam Mendorong Kolaborasi Keagamaan

Penghapusan Ideologi Radikal di Yogyakarta yang dilakukan
oleh  Mulyani menganalisis aspek pendidikan tanpa
menganalisa  bagaimana peran tata kelola ~mampu
mempertahankan ideologi dan menghapus ideologi radikal
dalam konteks ini adalah ideologi komunis(Mulyani, 2019).
Sementara itu penelitian Pratiwi tentang manajemen dakwah
berbasis masjid, menganalisa bagaimana kesuksesan masjid
Syuhada dalam managerialnya (Pertiwi, n.d.).

Meskipun memberikan kontribusi penting, kajian-
kajian tersebut belum secara spesifik membahas bagaimana
masjid sebagai institusi keagamaan mengelola posisi
netralitasnya untuk memfasilitasi kolaborasi antar-organisasi
Islam maupun aktor politik dengan latar fragmentasi
ideologis yang berbeda. Kekosongan literatur inilah yang
menjadi pijakan penelitian ini, yang menerapkan teori
communicative action Jirgen Habermas untuk menganalisis
strategi komunikasi inklusif yang dikembangkan oleh Masjid
Syuhada Yogyakarta.

Dari sini, penelitian ini bertujuan menganalisis bagai—
mana strategi komunikasi inklusif dan penempatan posisi
netral Masjid Syuhada mampu membangun ekosistem kola—
borasi antara organisasi Islam. Kerangka berpikir Habermas
digunakan agar mampu mengevaluasi implementasi klaim
validitas, kebenaran, ketepatan, dan kejujuran, dalam narasi
komunikasi organisasi masjid. Temuan penelitian ini
diharapkan memberikan kontribusi teoretis bagi pengem-—
bangan studi komunikasi organisasi Islam serta menawarkan
model praktis bagi pengelolaan masjid dalam merespons
tantangan ideologis dan polarisasi global.

Jurgen Habermas memiliki konsep public sphere (ruang
publik) dan communicative action yang dapat menjadi solusi
dalam masyarakat multikultural. Habermas memiliki konsep
situasi komunikasi yang ideal (ideal speech situation) yang
berlangsung tanpa adanya dominasi, paksaan, atau

Kajian

Literatur

Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025 | 245



Rohman - Syarifudin - Nurhalizah - Alimin

kepentingan pragmatis kekuasaan(Habermas, 1984). Menurut
peneliti, meskipun teori ini banyak digunakan untuk studi
politik, penerapannya dalam konteks komunikasi organisasi
keagamaan khususnya masjid sangat relevan melihat kondisi
yang ada di atas. Selain itu penelitiannya juga terbatas,
Indonesia menjadi negara yang memiliki sejuta masjid, namun
studi yang dilakukan sebagian besar berfokus pada simbolisme
historis, arsitektur dan fungsi keagamaan secara normative.
Hasil studi tersebut banyak memberikan wawasan berharga
untuk perkembangan identitas Islam, masjid menjadi objek
sejarah dari pada sebagai institusi hidup yang tertanam dalam
proses sosial keagamaan (Mibtadin & Hedi, 2020).

Tindakan komunikatif dapat mencapai tujuan, terdapat
empat klaim validitas yang harus dipenuhi diantaranya klaim
kebenaran, ketepatan, kejelasan, dan kejujuran. Pemenuhan
klaim tersebut sangat sesuai dalam menilai peran komunikasi
inklusif Masjid Syuhada dalam membangun kolabari
keagamaan. Mengingat, komunikasi inklusif tidak akan
terbangun jika tidak terdapat elemen-elemen tersebut dan
sangat penting dalam menempatkan komunikasi sesuai dengan
kebutuhannya(Habermas & McCarthy, 1987). Hal tersebut
dibutuhkan mengingatkan Habermas menyampaikan bahwa
kondisi dunia ini berada dalam dua ruang yang bertentangan
yaitu ruang komunikasi yang autentik dan ruang yang
dibangun karena system politik. Dengan menganalisanya,
mampu menjawab peran masjid ini sebagai ruang terbuka bagi
kebutuhan umat.

Metodologi

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
desain studi kasus (Sugiono, 2014). Pendekatan ini dipilih
karena memungkinkan peneliti menggali dinamika internal
sebuah institusi keagamaan secara mendalam, fenomena strategi
komunikasi inklusif di Masjid Syuhada. Masjid Syuhada dipilih
karena memiliki sejarah panjang dan signifikan dalam
perkembangan Islam modern Indonesia, menunjukkan pola

246 | Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025



Komunikasi Inklusif dalam Mendorong Kolaborasi Keagamaan

komunikasi yang jarang diterapkan oleh masjid lain, memiliki rekam
adaptasi terhadap perubahan ideologi, sosial, dan politik, serta
berfungsi sebagai komunikasi inklusif dalam berinteraksi antar
organisasi Islam.

Lokasi penelitian berada di kompleks Masjid Syuhada, Kota Baru,
Yogyakarta, sebuah area perkotaan yang dirancang oleh pemerintah
kolonial Belanda sebagai Guarden City dan sejak kemerdekaan
berkembang menjadi pusat aktivitas pendidikan, sosial, dan
keagamaan. Masjid Syuhada berdiri pada 1950-an sebagai monumen
perjuangan nasional sekaligus pusat pembinaan umat. Jejaring
pendidikan, sosial, dan kultural yang melekat pada masjid
menjadikannya ruang sosial-keagamaan unik yang kaya untuk
dianalisis. Jenis data pada penelitian ini berupa data tekstual, historis
dan lapangan. Detail jenis data penelitian dapat dilihat pada tabel
dibawah ini dengan kategori data primer dan sekunder:

Tabel 1. Jenis dan Kategorisasi Data

Kategorisasi Data

N is D
© Jenis Data Primer Sekunder

1 Histori & Profil Masjid Syuhada v

[\

Strategi komunikasi inklusif masjid

v

3 Kolaborasi masjid dengan organisasi

keagamaan v
4 Adaptasi dan perubahan sosial v

Hubungan keraton, negara, dan
5 v

masyarakat
6 Regenerasi Pemuda \/
7  Kegiatan Pendidikan dan sosial masjid \/

Sumber data penelitian terbagi juga kedalam data primer dan
sekunder, data primer penelitian ini meliputi data-data lapangan pada
(1) Masjid Syuhada Yogyakarta, (2) Ketua umum harian dan pengurus
masjid dari hasil wawancara dan observasi. Sedangkan data sekunder
yang diperoleh dari (1) berbagai penelitian berupa buku, laporan
maupun jurnal tentang Masjid Syuhada. (2) fakta dan berita tentang

Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025 | 247



Rohman - Syarifudin - Nurhalizah - Alimin

Masjid  Syuhada melalui  platform  pemberitaan  resmi.
Pengumpulan data, penulis menggunakan tiga teknik. Pertama,
teknik wawancara(Hardani et al., 2020). Peneliti mewawancarai
informan penting Masjid Syuhada yaitu direktur masjid,
pengurus, dan Lembaga Pendidikan Masjid. Kedua, teknik
dokumentasi. Teknik ini peneliti gunakan untuk memperloleh
data dokumentasi yang terkait dengan manajemen dan
tatakelola masjid, didapatkan dari data buku, jurnal dan
majalah, website, media sosial dan bentuk lainnya. Ketiga,
teknik observasi. Dengan teknik ini peneliti ikut terlibat sebagai
observer melihat langsung kegiatan masjid tersebut di daerah
kota baru, Yogyakarta.

Hasil dan
Pembahasan

Masjid Syuhada sebagai Ideal Speech Situation

Masjid Syuhada Kotabaru, Yogyakarta merupakan masjid
bersejarah yang memiliki semangat kemerdekaan. Berdiri pada
14 Oktober 1949, namun peletakan batu pertama pada 23
September 1950 dan resmi pada tanggal 20 September 1952.
Pembangunan masjid ini merupakan bentuk penghormatan
tethadap pejuang yang gugur dalam pertempuan di
Kotabaru(Ardianto, 2013). Masjid ini menjadi simbol agama
dan bangsa, karena bukan hanya sebagai ruang ibadah
melainkan monument hidup yang merepresentasikan para
pejuang  (syuhada). Sejarah menunjukkan bahwa lokasi
Kotabaru menjadi tempat permukiman para colonial, sehingga
masjid ini menjadi simbol identitas muslim dalam
mempertahankan ideologinya. Mengingat para penjajah
Belanda memiliki tujuan keagamaan juga dan membangun
gereja di wilayah tersebut. Seiring waktu, masjid berkembang
dari tempat ibadah ritual seperti salat menjadi pusat dakwah,
pendidikan, dan memberikan kehidupan sosial bagi masyarakat
sekitar (Sopyan, 2015).

Dengan ditetapkannya sebagai Masjid Agung Kota
Yogyakarta pada 1 April 2023, Masjid Syuhada kini menjadi
ikon religius dan nasional di Yogyakarta menegaskan bahwa

248 | Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025



Komunikasi Inklusif dalam Mendorong Kolaborasi Keagamaan

sejarah perjuangan, iman, dan komunitas melebur dalam satu institusi
yang hidup dan terus relevan. Narasumber menyampaikan bahwa
masjid ini sudah menjadi cagar budaya keagamaan, di tengah
banyaknya masjid memiliki bangunan yang megah dan modern,
Masjid Syuhada mempertahankan ciri khasnya yang sudah ada sejak
masa perjuangan para pahlawan dalam mempertahankan kemerdekaan
Indonesia. Penerapan arsitektur pada Masjid Syuhada Kotabaru
Yogyakarta secara keseluruhan telah memenuhi 77,8% aspek ekologis
berdasarkan prinsip Brenda dan Robert Vale. Masjid ini
memaksimalkan penghematan energi melalui bukaan jendela lebar dan
skylight yang  menghasilkan kenyamanan penghawaan serta
pencahayaan alami yang stabil di sebagian besar zona bangunan. Dari
sisi tapak, masjid ini mempertahankan 38,78% area vegetasi dengan
berbagai jenis pohon dan menggunakan material lokal seperti batu
bata, kayu, serta batu alam. Meskipun orientasi bangunannya efektif
dalam meminimalisir panas matahari dan material atapnya telah
mempertimbangkan nilai albedo untuk mencegah efek heat island,
masjid ini masih memiliki keterbatasan dalam aspek aksesibilitas
karena hanya menyediakan tangga tanpa fasilitas ramp untuk
disabilitas, serta belum mengoptimalkan penggunaan material daur
ulang mengingat pembangunannya yang sudah dilakukan sejak 70
tahun lalu sebagai monumen perjuangan(Pramesvara et al., 2023).
Masjid Syuhada berfungsi sebagai lembaga keagamaan yang
memiliki ruang integrasi identitas, mulai dari nilai Islam, nasionalisme,
dan budaya Jawa. Melalui integrates tersebut menghadirkan berbagai
kebijakan pendidikan, budaya, sejarah, sampai dengan praktik sosial
keseharian. Sejak awal berdiri, nilai nasionalisme tertanam melalui
kurikulum sekolah dan berbagai program pembinaan remaja.
Kurikulumnya memasukan nilai kebangsaan sejak TK sampai SMA,
ini menjadi respon terhadap konteks pascakemerdekaan, ketika para
pendiri memandang masjid sebagai medium pembentukan karakter
kebangsaan pada umat agar religious, berkarakter lokal, dan mencintai
tanah air. Nasionalisme dibangun tidak hanya melalui pendekatan
pendidikan, tetapi pendekatan ekonomi dan kelembagaan menjadi

Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025 | 249



Rohman - Syarifudin - Nurhalizah - Alimin

bukti bahwa masjid memberikan kehidupan bagi bangsa dan
masyarakat sekitar.

Integrasi nilai budaya yang dibangun Masjid Syuhada adalah
budaya lokal Jawa Yogyakarta. Masjid memberikan pengajaran etika,
budaya, dan filosofi okasi sebagai bagian dari pendidikan karakter
anak-anak, remaja masjid, dan masyarakat umum. Identitas budaya
tidak hanya muncul dalam materi pembelajar, tetapi praktik terhadap
tatak krama, simbol identitas Jawa, dan sikap hormat yang ditanamkan
dalam seluruh kegiatan sekolah dan kajian keagamaan masjid. Hal
yang menarik, Ketika masjid menerapkan pakaian adat Jawa setiap hari
kamis baik untuk anak-anak, remaja, sampai dengan pengurus Masjid
Syuhada(Ardyanto, n.d.).

Aspek historis menunjukkan bahwa keberadaan masjid berada di
kawasan Kotabaru yang dulu menjadi wilayah colonial untuk orang
Eropa dengan makna kultural yang kuat. Masjid sebagai tanda reclaim
ruang warga pribumi dan umat Islam, perang nilai jelas terjadi antara
umat muslim dan para colonial. Hal tersebut disampaikan oleh Panji
Kumoro bahwa ini menjadi simbol ruang colonial bagi umat Islam dan
identitas nasional. Aktivitas sosial yang berjalan sepanjang hari seperti
sekolah kajian, kegiatan seni, ekonomi, hingga forum komunikasi
menjadi bukti masjid sebagai ruang budaya yang hidup dalam menjaga
nilai-nilai Islam, nasionalisme, dan budaya Jawa. Moderasi menjadi
fondasi integrasi tiga identitas tersebut. Independensi ini
memungkinkan masjid memelihara atmosfer inklusif, menerima
beragam latar umat, dan mempertemukan nilai Islam, nasionalisme,
dan budaya lokal dalam ruang yang sama tanpa ketegangan ideologis.

Dilihat dari perspektif Habermasian, sebuah ruang publik hanya
dapat berfungsi jika mampu menciptakan situasi bicara ideal yaitu
dimana komunikasi berlangsung tanpa adanya pengaruh kekuasaan.
Temuan lapangan peneliti di Masjid Syuhada menunjukkan
keberhasilan pengurus masjid dalam membangun linkungan yang
inklusif terhadap hagemoni organisasi masyarakat atau politik tertentu.
Meskipun secara letak geografis, masjid berada di wilayah dengan
pengaruh kuat organisasi masyarakat seperti Muhammadiyah dan
Nahdlatul Ulama (NU). Namun Masjid Syuhada secara sadar

250 | Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025



Komunikasi Inklusif dalam Mendorong Kolaborasi Keagamaan

memosisikan diri sebagai suatu entitas yang tidak terafiliasi pada satu
perahu atau organisasi Islam tertentu, bahkan mengikuti partai politik
manapun. Netralitas ini bukan sekedar sikap pasif, melainkan sebuah
startegi komunikasi aktif untuk menjamin kesetaraan dan netralitas,
dimana setiap orang, kelompok dari berbagai golongan memiliki hak
dan posisi yang setara dalam berdialog tanpa adanya tekanan hierarkis
dari ideologi.

Data penelitian menunjukkan kolaborasi yang terjadi di Masjid
Syuhada tidak menunjukkan sifat otoriter, melainkan berdasarkan
tujuan bersama untuk membesarkan umat dan pengurus menyebutkan
sebagai kesamaan azam. Hal ini merupakan bentuk nyata dari
Tindakan komunikatif yang dilakukan oleh pengurus dalam koordinasi
antara organisasi Islam dan kelompok masyarakat seperti NU,
Muhammadiyah, akademisi, dan mahasiswa untuk membangun
consensus yang terlepas dari paksaan atau kepentingan politik. Masjid
berhasil mengubah potensi konflik identitas menjadi energi positif
dengan menghilangkan sekat-sekat sectarian. Kekuatan argument yang
lebih baik menjadi penentu utama dalam pengambilan kebijakan
organisasi, terlihat dari bagaimana berbagai golongan dapat menyatu
dalam program lintas sektroal seperti pengelolaan pendidikan dan
pemberdayaan ekonomi umat.

Inklusivitas merupakan bentuk perlawanan terhadap kolonisasi
ruang publik, masjid dalam mempertahankan statusnya sebagai wadah
yang inklusif menjadi upaya sadar untuk mencegah kolonisasi dunia
kehidupan oleh system politik dan kepentingan partisan tertentu.
Banyak masjid di Indonesia terjebak dalam politisasi mimbar atau
menjadi basis mobilisasi suara, Syuhada tetap konsisten menjadi ruang
publik yang terbuka bahkan bagi kelompok yang secara historis
dianggap berbeda. Fakta menarik bahwa masjid melibatkan rector
berbagai universitas seperti UIN, UIl, dan UGM serta mahasiswa
merupakan motor penggerak untuk menunjukkan bahwa akses
terhadap ruang publik ini bersifat meritokratis dan intelektual. Hal ini
menciptakan iklim komunikasi yang sehat dan integritas masjid sebagai
ruang sacral tetap terjaga sebagai laboratorium sosial yang

Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025 | 251



Rohman - Syarifudin - Nurhalizah - Alimin

mempertemukan keberagaman pandangan dalam satu visi utama yaitu

keumatan yang universal.

Menganalisis Strategi Melalui Klaim Validitas

Bagaimana suatu institusi keagamaan mampu berdiri tegak
sebagai organisasi-organisasi yang secara historis sering terlibat dalam
gesekan ideologis? Indonesia memiliki berbagai orgnisasi masyarakat
dan Islam yang beragam, terkadang terdapat gesekan perbedaan
pandangan yang sampai saat ini belum mencapai kesepakatan dan
memutuskan untuk saling menghargai setiap perbedaan. Masjid
Syuhada mampu merangkul elemen-elemen tersebut, pada kasus ini
adalah kelompok masyarakat yang beridentitas Muhammadiyah, NU,
hingga akademisi menjadi satu ekosistem kolaborasi. Hal demikian
memunculkan pertanyaan mendasar, bagaimana strategi komunikasi
yang mampu meruntuhkan ego sectarian tersebut? Fenomena tersebut,
dapat dijelaskan melalui pendekatan manajamen komunikasi organisasi
masjid yang modern. Mekanisme komunikasi yang bekerja dibalik
layar tidak dapat dijelaskan jika menggunakan pendekatan
konvensional, Jurgen Habermas menyebutkan sebagai upaya
pemenuhan klaim validitas universal. Masjid Syuhada melakukan
kolaborasi bukan karena kesamaan identitas politik, melainkan karena
adanya tingkat kepercayaan yang dibangun melalui tiga pilar validitas
yaitu kebenaran fakta, ketepatan posisi etis, dan kejujuran niat. Hal
tersebut disampaikan oleh Panji Kumoro dapat kesempatan diskusi

dengan peneliti saat berkunjung ke Masjid Syuhada Yogyakarta.

Gambar 1. Teori Komunikasi Habermas

Sincerity/
Truthfulness

Masjid Syuhada
Validity Claims

Truth Normative
Rightness



Komunikasi Inklusif dalam Mendorong Kolaborasi Keagamaan

Pertama klaim ketepatan, masjid memiliki keselarasan tindakan
komunikatif dengan norma hukum dan etika yang berlaku. Data
lapangan menunjukkan masjid memitigasi konflik kepentingan dengan
memperekuat basis legal-formal melalui struktur Yayasan yang telah
berbentuk hukum sejak tahun 1952. Hal ini menguatkan masjid
memiliki legitimasi institusional dan otonomi hukum, formalisasi ini
bukan sekadar administrative, melainkan sebuah strategi untuk
melepaskan diri dari hagemoni figuritas atau otoritas organisasi
masyarakat dan kepentingan politik tertentu. Pandangan Habermas
tentang legitimasi institusional ini memberikan kepastian bagi berbagai
pihak, khsusunya adalah pihak kesternal tentang Masjid Syuhada
sebagai sebuah institusi publik yang berdaulat dan terlepas dari
perpanjangan tangan politik. Hal ini yang memungkinkan organisasi
dengan pandangan berbeda merasa tepat dan etis untuk berkolaborasi
dibawah naungan yang sama karena adanya jaminan aturan main yang
objektif dan non-partisan dari masjid.

Hasil wawancara bersama pengurus masjid menunjukkan ketepa—
tan posisinya dengan mengadopsi struktur legal-formal berbentuk
yayasan yang sudah memiliki akta notaris. Informan menenakan
bahwa status hukum ini menjadi kunci utama untuk menjaga masjid
tidak terseret ke dalam kutub organisasi tertentu. Hal ini
memungkinkan masjid menjalankan fungsinya secara otonomi sebagai
ruang publik yang independent. Melalui perspektif Habermas, strukeur
yayasan ini menjadi legal-rational framwork yang melindungi lifeworld
jamaah dari intervensi kekuasaan politik atau kepentingan sectarian
organisasi masyarakat. Pengurus sadar betul dan menolak label tertentu
yang seringkali menjadi pembatas dalam ekosistem organisasi Islam di
Indonesia. Strategi komunikasi ini cerdas memenuhi klaim ketapatan
dengan memposisikan masjid sebagai common ground. Berbagai actor
di Masjid Syuhada berkolaborasi membutkitkan bahwa sebuah institusi
mampu menjadi penengah yang adil dan memperoleh legitimasi dari
berbagai spektrum ideologi yang berbeda.

Klaim ketepatan ini tercermin dalam konsistensi sejarah masjid
yang inklusif, seperti tradisi menghadrikan penceramah Perempuan
sejak tahun 1980an misalnya adalah Prof. Zakiah Daradjat. Konteks

Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025 | 253



Rohman - Syarifudin - Nurhalizah - Alimin

sosiologi Indonesia, Langkah ini merupakan pemenuhan klaim
ketepatan terhadap nilai yang progresid dan kesetaraan. Membuka
ruang bagi suara-suara yang seringkali termarjinalkan dalam strukeur
masjid tradisional, masjid ini memperkuat statusnya sebagai situasi
bicara ideal yang tidak hanya inklusif secara organisasi, tetapi secara
gender dan perspektif juga.

Kedua klaim kebenaran, peneliti temukan pada transparansi data
dan fakta pengelolaan masjid yang dapat diverifikasi oleh publik.
Masjid Syuhada menunjukkan narasi sebagai pusat keunggulan melalui
praktik manajemen yang meritokratis. Hal ini terbukti dari pelibatan
para professional, mantan pimpinan sekolah favorit, sampai dengan
jajaran rektor universitas yang mengikuti kegiatan masjid. Pengelolaan
tidak hanya pada aspek kepengurusan saja, melainkan unit ekonomi
dan pendidikan menjadi perhatian sebagai perputaran dana yang luar
biasa memberikan manfaat untuk umat. Standar akuntabilitas tinggi
dan melibatkan kaum muda menjadi ciri khas dari masjid. Keterbuka—
an informasi ini merupakan upaya memenuhi validity claim of truth,
Ketika suatu organisasi mampu menyajikan fakta keberhasilan yang
empiris dan terbuka bagi riset akademis, kecurigaan antar kelompok
dapat direduksi untuk menciptakan kolaborasi yang strategis.

Diskursus Habermasian, klaim ini berkaitan dengan objektivitas
fakta yang disampaikan oleh komunikator, dalam fenomena ini adalah
Masjid Syuhada. Sebuah pesan dianggap benar jika memiliki referensi
empiris yang dapat divalidasi oleh publik. Klaim kebenaran atas
inklusifitas dan posisi netral dibuktikan bukan melalui retorika
mimbar, melainkan melalui objektivitas hasil pengeolaan dan
profesionalitas manajerial masjid yang transparan. Hasil temuan
menungungkapkan sebuah fakta menarik mengenai cara masjid
membangun  kepercayaan publik. Mereka melibatkan  figure
professional yang memiliki reputasi tinggi pada bidangnya. Salah satu
contohnya adalah pengelolaan lembaga pendidikan dibawah naungan
masjid berasal dari mantan kepala sekolah SMAN 1 Yogyakarta dan
SMAN 3 Yogyakarta, diketahui sekolah tersebut dikenal sebagai
sekolah favorit dengan standar integritas yang tinggi. Kterlibatan
tersebut menjadi bukti kebenaran bahwa masjid ini dikelola dengan

254 | Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025



Komunikasi Inklusif dalam Mendorong Kolaborasi Keagamaan

standar  akuntabilitas yang objektf. Habermas menekankan
komunikasi yang jujur harus didukung dengan kebenaran yang
proposional, Ketika masjid menyatakan dirinya sebagai pusat
keunggulan umat, hal tersebut divalidasi dengan berbagai fakta tentang
program masjid, pakar kompeten yang tidak terlibat dengan organisasi
masyarakat atau politik tertentu.

Masjid memiliki transformasi yang disebut sebagai “Azam”
merupakan realitas empiris yang krusial dalam pengelolaan dana umat
yang mencapai angka signifikan. Narasumber menyampaikan bahwa
melalui unit-unit seperti Lembaga zakat, infaq, dan shadaqah (Lazis)
dan lembaga pendidikan, masjid mengelola perputaran dana hingga
ratusan sampai dengan miliran rupiah setiap bulannya. Klaim
kebenaran muncul melalui transparansi laporan, informan
menekankan pentingnya keterlibatan kaum muda seperti mahasiswa
dan remaja masjid dalam operasional harian. Dengan melibatkannya,
masjid menciptakan system check and balance internal. Secara analitis,
keterbukaan  informasi keuangan dan keberhasilan  program
pemberdayaan ekonomi menjadi fakta objektif yang membutktikan
bahwa tujuan masjid untuk membesarkan umat adalah suatu
kenyataan dan bukan sekadar janji kosong.

Inklusifitas progresif sebagai kebenaran sejarah menyoroti fakta
sejarah Masjid Syuhada merupakan pelopor dalam menghadirkan
penceramah Perempuan pada shalat tarawih pada tahun 1980-an.
Perpektif Habermas menilai ini merupakan pemenuhan kliam
kebenaran terhadap nilai inklusivitas dan keterbukaan terhadap semua
pihak yang memiliki kompetensi dalam menyampaikan kebenaran.
Fakta sejarah ini memberikan bukti empiris sebagai karakter inklusiftas
masjid dan tidak terbantahkan buktinya secara empiris. Keterlibatan
aktif para rektor dan dosen dari berbagai universitas besar dalam
struktur kepengurusan maupun sebagai mitra riset memperkuat klaim
kebenaran secara intelektual. Masjid ini tidak menutup diri dari kritik
akademis; sebaliknya, ia menjadikan dirinya sebagai subjek penelitian
dan studi banding. Keterbukaan terhadap audit intelektual dan riset
cksternal (seperti yang dilakukan oleh mahasiswa PKI atau peneliti
lintas agama) membuktikan bahwa Masjid Syuhada beroperasi di atas

Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025 | 255



Rohman - Syarifudin - Nurhalizah - Alimin

koridor kebenaran informasi yang dapat dipertanggungjawabkan di
ruang publik.

Ketiga yaitu klaim Kejujuran (Sincerity) sebagai autentisitas dan
konsistensi sejarah, konsistensi antara identitas sejarah masjid dengan
praktik komunikasinya saat ini. Sebagai "Masjid Perjuangan” yang
didirikan oleh tokoh-tokoh bangsa, Masjid Syuhada mempertahankan
kejujuran moralnya dengan tidak mengomodifikasi mimbar untuk
kepentingan politik elektoral. Data menunjukkan inklusivitas yang
autentik, seperti tradisi menghadirkan penceramah perempuan sejak
tahun 1980-an sebuah langkah yang melampaui sekat konservatisme
agama pada masanya. Keberanian untuk bersikap inklusif dan progresif
ini memperkuat persepsi publik bahwa pesan kesatuan yang
disampaikan masjid adalah jujur (sincere), bukan sekadar retorika
untuk menarik simpati. Dalam ekosistem kolaborasi, klaim kejujuran
ini membangun social capital yang krusial; para aktor bersedia bekerja
sama karena mereka memercayai karakter dan integritas Masjid
Syuhada sebagai mediator yang tulus.

Teori Habermas tentang klaim kejujuran, ini merupakan salah
satu dari tiga klaim validitas universal yang harus dipenuhi agar
komunikasi mencapai sama paham. Teori ini tidak merujuk pada
kebenaran fakta objektif, melainkan pada kesesuaian antara niat batin
penutur dengan ekspresi yang ditunjukan secara publik. Habermas
membagi menjadi tiga ranah yaitu objektif, sosial, dan subjektif.
Masjid dianggap jujur jika tidak memiliki agenda tersembunyi dan
tidak adanya jarak antara pengurus dengan umat dalam
berkomunikasi. Masjid Syuhada sebagai ruang terbuka dan inklusif
menunjukan kejujuran yang divalidasi melalui konsisten sejarah dan
keberanian moral dalam menjaga kemurnian ruang publik keagamaan.
Dalam banyak kasus, institusi agama sering terjebak dalam pragmatis
inklusivitas, bersifat terbukan hanya saat membutuhkan dukungan
publik. Namun berbeda dengan Masjid Syuhada yang diukur dari
sejarah samapi dengan saat ini menunjukan keterbukaan yang
konsisten dan dipertahankan sesuai dengan kebutuhan masyarakat
bukan keuntungan politik yang didapat.

256 | Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025



Komunikasi Inklusif dalam Mendorong Kolaborasi Keagamaan

Lanskap sosiologi agama di Indonesia, Masjid Syuhada
memunculkan fenomena unik yang diistilahkan dengan “keikhlasan
kolektif”. Fenomena ini berakat dari filosofi kesamaan azam untuk
membesarkan umat dan masjid perkotaan ini. Sebuah determinasi
internal yang melampaui sekadar kesepakatan administrative. Secara
setimologis dan filosofis, Azam merujuk pada kehendak kuat yang
tethimpun untuk memuliakan umat secara transcendental. Pengurus
menjelaskan bahwa kolaborasi antar elemen Muhammadiyah, NU, dan
kelompok lainnya di masjid terjadi karena adanya kepercayaan bahwa
masjid sedang tidak mencari panggung politik atau keuntungan
pribadi. Habermas menegaskan bahwa kberhasilan interaksi sosial
sangat bergantung pada permenuhan klaim validitas, dimana ketulusan
subketif menjadi pilar utama. Masjid Syuhada merepresentasikan hal
tersebut dengan memiliki actor-aktor yang saling percaya, dengan tidak
adanya bendera organisasi masyarakat atau politik tertentu. Dengan
meniadakan hal demikian, membuktikan motif utama masjid untuk
pengabdian keagamaan, pemberdayaan masyarakat, bukan ekspansi
ideologi tertentu. Perpektif Habermas menunjukkan bahwa untuk
mencapai consensus, harus bisa memenuhi semua keingingan setiap
aktof yang terlibat atau tidak memiliki agenda strategi yang
tersembunyi. Motif pengabdian yang murni memposisikan masjid
sebagai ruang yang steril.

Autentisitas progresivitas di Masjid Syuhada merupakan sebuah
fenomena sosiologis-religius yang melampaui batas-batas zaman.
Peneliti sangat tertarik dengan pernyataan terdapat penceramah
Perempuan pada saat shalat tarawih. Hal tersebut kami nilai sebagai
kejujuran moral institusional dalam memanifestasikan masjid melalui
kebijakan radikal yang mendahului konsensus publik pada masanya,
mengingat itu terjadi pada tahun 1983-1984. Sebuah gerakan yang
berani, dimana saat itu diskursus kagamaan di Indonesia masih
terbelenggu oleh nalar patriarki yang konservatif dan restriktif terhadap
peran publik perempuan dalam ranah sacral dan sosial. Habermas
memandang fenomena ini sebagai klaim kejujuran yang bersifat
diakronis, masjid dapat membuktikan narasi inklusivitas bukanlah
sekadar respon pragmatis terhadap tren atau upaya pencitraan.

Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025 | 257



Rohman - Syarifudin - Nurhalizah - Alimin

Sebaliknya yang dilakukan oleh masjid menjadi refleksi nilai autentik
yang telah terinternalisasi secara organic dan konsisten adalah bukti visi
institusi dan ekspresi publik yang selaras dan tidak terdistorsi
kepentingan politik. Eksistensi progresivitas berakat dari sejarah
menjadi transformasi modal social (social capital) yang sangat massif,
masjid sebagai mediator yang memiliki legitimasi moral tak
terbantahkan d mata berbagai kelompok kepentingan. Kejujuran
moralnya teruji, sehingga menciptakan kepercayaan yang tinggi, masjid
tidak dipandang memiliki kepentingan politik tertentu dan dinilai
sebagai ruang publik yang murni serta tulus.

Masjis Syuhada mengukuhkan eksistensinya sebagai ruang publik
yang otonom (autonomous public sphere), karena secara konsisten men—
jaga jarak kritis terhadap penetrasi kekuasaan maupun polarisasi
partisan. Habermas menilai integritas sebuah institusi dalam ruang
publik diuji melalui kemampuannya menolak kolonisasi system. Mas—
jid ini memosisikan diri sebagai suara umat yang independen.
Kejujuran sikap ini divalidasi melalui kebijakan steril ruang sakral dari
segala bentuk atribut politik praktis, membuktikan adanya kesesuaian
absolut antara klaim validitas subjektif pengelola praktik nyata di lapa—
ngan. Dengan menolak menjadi instrument politik, masjid berhasil
membangun komunikasi yang setara dan terbuka, dimana kritik ter—
hadap kekuasaan tetap dapat disampaikan secara santun dan teologis
tanpa terjebak dalam kepentingan transaksional kelompok tertentu.

Keberhasilan menjaga independensi menciptakan modal keper—
cayaan yang fundamental untuk kemajuan suatu institusi. Terbukti
dengan banyaknya kolaborator yang terlibat di Masjid Syuhada seperti
NU, Muhammadiyah, Ulama, dan elemen masyarakat lainnya untuk
berinteraksi tanpa kecurigaan akan adanya aganda tersembunyi.
Konsistensi institusional yang dimiliki memenuhi prasyarat Habermas
mengenai integritas actor komunikatif, dimana transparansif motif
menjadi fondasi bagi terciptanya Tindakan kominunikasi yang murni
untuk mencapai satu paham. Masjid Syuhada memiliki otoritas moral
yang kuat untuk bertindak sebagai mediator yang tulus dalam konflik
sosial-keagamaan. Akhirnya otonomi yang dijaga dengan keberanian
memastikan bahwa masjid tetapi menjadi lembaga yang sehat, menjaga

258 | Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025



Komunikasi Inklusif dalam Mendorong Kolaborasi Keagamaan

Marwah agama dari kepentingan kekuasaan yang dapat merusak
keseimbangan dan kredibilitas.

Spiritual yang tersita dari filosofi busana “Shorjan”, integrasi nilai
kearifan local ke dalam ruang publik keagamaan Masjid Syuhada men—
capai puncaknya pada adopsi filosofi busana ini. Secara semantic
bermakna pepadhanging nalar atau selarasnya antara dimensi batiniah,
lisan, dan lahiriah. Diskursus agama menilai ini sebagai jangkar moral
yang menuntut kesesuaian antar niat, retorika publik, dan implemen—
tasi kebijakan. Metafora Shorja ini merupakan manifestasi local yang
sangat presisis terhadap klaim kejujuran dalam teori Tindakan komu-—
nikatif Habermas. Keinginan kolektif pengurus untuk memosisikan
masjid sebagai entitas yang menyatukan berbagai faksi keagamaan baik
tradisional, nasional maupun kelompok agama tertentu bukan menjadi
retoris untuk memenangkan simpati massa. Melainkan sebuah
kejujuran batin yang terinkarnasi dalam prinsip masjid harus menjadi
ruang yang nyaman dan aman bagi semua tanpa kecuali.

Otentisitas dari klaim kejujuran ini tidak hanya berhenti pada
level diskursus, tetapi terujud secara spasial dan manajerial melalui
strukeur fisik dan kebijakannya. Kesalarasan arsitektur bangunan yang
mengusung konsep Garden City yang terbuka dan tanpa sekat fisik
yang kaku, telah mencerminkan transparansi dan inklusivitas
manajemen ayng dijalankan didalamnya. Habermas memandang,
konsistensi antara lingkungan dan kebijakan manajemen yang terbuka
dapat memperkuat persepsi publik bahwa kejujuran adalah napas
utama dalam setiap tindakan komunikatif yang dilakukan oleh Masjid
Syuhada. Shorjan memastikan bahwa setiap keputusan tidak memiliki
agenda tersembunyi sehingga menciptakan iklim kepercayaan yang
tulis ditengah masyarakat plural. Dengan demikian, masjid melakukan
pribumisasi terhadap rasionalitas komunikatof, dimana integritas
antara hati, ucapan, dan perbuatan menajdi prasyarakat mutlak bagi
keberlangsungan ruang publik keagamaan yang schat.

Memerangi "Kolonisasi" dalam Menjaga Inklusifitas

Salah satu tesis paling krusial dari Jurgen Habermas adalah
kekhawatiran mengenai "kolonisasi dunia kehidupan" (colonization of

Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025 | 259



Rohman - Syarifudin - Nurhalizah - Alimin

the lifeworld) oleh sistem kekuasaan dan pasar. Dalam konteks
Indonesia kontemporer, "sistem" ini sering bermanifestasi dalam
bentuk penetrasi politik praktis ke dalam institusi keagamaan, yang
mengubah fungsi masjid dari ruang dialog menjadi instrumen
mobilisasi suara. Namun, temuan penelitian di Masjid Syuhada
menunjukkan sebuah anomali yang mencerahkan: sebuah perlawanan
sistemik melalui strategi komunikasi yang inklusif dan non-partisan.

Data lapangan menunjukkan Masjid Syuhada konsisten
menerapkan apa yang diistilahkan sebagai protocol komunikasi yang
ketat, guna memproteksi kemurnian ruang publik keagamaan dari
intervensi eksternal. Narasumber menegaskan identitas bahwa masjid
ini bukan miliki organisasi tertentu, masjid ini bukan Muhammadiyah
dan bukan NU juga. Pengurus masjid melakukan Tindakan delimitasi
yang strategi sebagai Langkah yang tidak sekadar berfungsi untuk
menghindari frafmentasi sectarian yang seringkali melumpuhkan
kohesi umat. Dengan meniadakan atribut tersebut, masjid otomatis
menutup celah bagi actor politik yang berniat menunggani legitimasi
lembaga keagamaan demi kepentingan partisan. Sehingga agama tidak
menjadi komoditas politik yang mencederai marwah Islam.

Secara teoritis, strategi ini merupakan upaya sadar untuk men—
cegah apa yang disebut Habermas sebagai kolonisasi lifeworld. Istilah
ini adalah ranah tempat komunikasi autentik, tradisi, dan refleksi
spiritual berlangsung. Namun, ranah ini terus menerus terancam oleh
infiltrasi system yaitu logika kekuasaan dan logika uang. Jika masjid
berafiliasi pada satu Kompas politik tertentu, agama seketika
terdegradasi menjadi komoditas politik dan arena kontestasi kekuasaan,
yang pada gilirannya akan mendistorsi komunikasi antar masyarakat.

Melalui kebijakan non-partisan yang radikal, masjid memastikan
bahwa lifeword umat Islam sekitar tetap terjaga sebagai ruang publik
otonom. Ruang ini, setiap individu dapat melakukan refleksi spiritual
dan dialog deliberative tanpa bayang manipulasi ideologis. Integritas
aktof komunikatif di masjid dibuktikan melalui konsistensi dalam
menjaga jarak dari politik praktis, sehingga mampu mempertahankan
otoritas moralnya sebagai penjaga ruang publik yang murni, tempat

260 | Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025



Komunikasi Inklusif dalam Mendorong Kolaborasi Keagamaan

dimana kekuatan argument yang lebih baik diutamakan daripada
kekuatan simbol kekuasaan.

Intelektualitas sebagai anitesis populisme, ini menjadi transfor—
masi logika dominasi menjadi konsensus rasional. Dalam lanskap
sosial-politik kontemporer, kolonisasi agama oleh kepentingan politik
seringkali beroperasi melalui mobilisasi populisme religious yang ber—
sifat emosional, simpatif, dan eksklusif. Masjid harus sadar dan
memposisikan diri sebagai antithesis dari tren tersebut dengan meng—
institusikan profesionalisme meritokratis dan sinergi akademis ke
dalam jantung manajemen masjid. Masjid Syuhada menjadi contoh
dalam manajemen masjid, fenomena ini bukan sekadar pergantian
figur kepemimpinan, melainkan sebuah transformasi epistemology
dalam wajah komunikasi keagamaan. Kterlibatan actor intelektual
membawa kultur akademis yang mengedepankan rasionalitas, objek—
tivitas, dan keterbukaan pada kritik ke dalam ruang publik keagamaan.

Kehadiran tokoh intelektual di masjid menggeser paradigma
pengambilan keputusan dari logika kekuasaan (power-based logic)
memnjadi leogikan consensus intelektual yang berbasis pada data dan
analisa mendalam. Habermas memandang ini merupakan perwujudan
dari the unforced force of better argument (kekuatan tanpa paksaan
dari argument yang lebih baik). Klaim validitas tidak lagi ditentukan
oleh siapa yang memiliki otoritas politik atau massa terbanyak,
melainkan oleh kualitas argument yang mampu bertahan dalam uji
diskursus publik. Proses deliberasi yang dipandu oleh standar
intelektual ini memastikan bahwa setiap kebijakan manajerial dan
pesan keagamaan yang keluar memiliki fondasi rasional yang kuat.

Integrasi nilai ini berfungsi sebagai benteng terhadap narasi
populisme yang seringkali memanipulasi sentiment emosional jamaah
demi kepentingan partisan. Dengan menjadikan intelektualitas sebagai
standar utama, masjid berhasil menciptakan ekosistem komunikasi
yang schat, dimana perbedaan pendapat diselesaikan melalui dialog
rasional, forum, bukan melalui dominasi ideologis atau intimidasi
massa. Kehadiran para akademisi ini memberikan jaminan bahwa
masjid tetap menajdi ruang bagi pencerahan intelektual dan refleksi
spiritual yang jernih. Masjid Suhada membutkikan bahwa institusi

Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025 | 261



Rohman - Syarifudin - Nurhalizah - Alimin

agama yang dikelola dengan nalar intelektual yang kuat, tidak akan
mudah hancur dan terpengaruh dengan kepentingan politik tertentu.

Riset ini menyimpulkan Masjisd Syuhada telah melampau
fungsinya sebagai sekadar tempat ritual keagamaan dan bertransformasi
menjadi sebuah counter public sphere yang resilien. Di tengah derasnya
arus kolonisasi politik yang berusaha mereduksi agama menjadi instru—
men kekuasaan, masjid berhasil mempertahankan otonominya sebagai
ruang deliberative yang sehat. Keberhasilan ini tidak terjadi secara
kebetulan, melainkan melalui strategi komunikasi inklusif yang secara
ketat memenuhi tiga klaim validitas universal dalam teori Tindakan
komunikatif Habermas yaitu klaim kebenaran melalui pengelolaan
data dan informasi yang objektif, klaim ketepatan melalui kepatuhan
pada norma inklusivitas sosial, dan klaim kejujuran melalui konsistensi
antara filosofi batiniah dengan kebijakan manajerial di lapangan.

Model Syuhad ini menawarkan paradigma baru bagi masjid-
masjid di tingkat global, terutama dalam menghadapi tantangan
kontemporer berupa radikalisme transnasional dan politisasi agama
yang semakin meningkat. Model ini membuktikan bahwa netralitas
institusional bukanlah sebuah sikap pasif, melainkan sebuah tindakan
aktif yang didukung oleh manajemen profesional-meritokratis dan
keterbukaan intelektual. Dengan mengintegrasikan para akademisi dan
praktisi profesional ke dalam struktur manajerial, masjid berhasil
menggeser logika massa yang emosional menjadi logika argumen yang
rasional. Strategi "Pagar Pembatas” terhadap politik praktis yang
diterapkan bukan bertujuan untuk mengisolasi diri dari realitas sosial,
melainkan untuk memastikan bahwa /ifeworld jamaah tetap menjadi
ruang bagi komunikasi autentik dan refleksi spiritual yang merdeka
dari distorsi kepentingan partisan.

Secara sosiologis, Masjid Syuhada memberikan preseden penting
bagi pembangunan kembali ekosistem kolaborasi umat yang harmonis
di skala internasional. Dengan menanggalkan "bendera” sektarian dan
mengedepankan "Kesamaan Azam" untuk kemaslahatan publik,
institusi ini menunjukkan bahwa keberagaman mazhab (seperti
Muhammadiyah dan NU) dapat berkoeksistensi secara produktif
dalam satu payung manajemen yang transparan. Keberhasilan ini

262 | Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025



Komunikasi Inklusif dalam Mendorong Kolaborasi Keagamaan

menegaskan bahwa integritas moral aktor komunikatif dan
independensi institusional adalah prasyarat mutlak bagi masjid untuk
kembali menjadi pusat pencerahan peradaban. "Model Syuhada" pada
akhirnya berdiri sebagai sebuah tesis yang kuat: bahwa di tengah krisis
kepercayaan global, masjid yang jujur, intelektual, dan non-partisan
adalah kunci bagi terciptanya masyarakat sipil yang religius namun
tetap rasional dan demokratis.

Simpulan

Masjid Syuhada merupakan masjid yang bukan hanya sebagai
tempat ibadah ritual, melainkan tempat pembangun peradaban yang
terbukti mampu membangun komunikasi inklusif untuk mendorong
kolaborasi keagamaan. Peran komunikasi inklusif masjid menciptakan
ruang terbuka yang ideal untuk berkomunikasi dalam berbagai
pandangan dan organisasi masyarakat beragam. Hal tersebut
diciptakan melalui kebijakan birokrasi masjid yang memilih untuk
memiliki akta notaris dan tidak terikat pada identitas organisasi
masyarakat tertentu yang disampaikan oleh pengurus bahwa Masjid
Syuhada bukan Muhammadiyah ataupun Nahdatul Ulama, serta
berbagai narasumber program masjid yang berasal dari beragam latar
belakang. Hasil analisis menunjukan strategi melalui klaim validitas
yaitu kebenaran, ketepatan, dan kejujuran yang dibangun.

Klaim ketepatan dibangun masjid dengan menunjukkan selaras—
nya komunikasi kebijakan dalam membangun yayasan Masjid Syuhada
dengan basis legal formal. Kedua klaim kebenaran menjadi komunikasi
yang dibangun masjid guna menunjukan transparansi data dan fakta
pengelolaan yang dapat diverifikasi publik. Terakhir adalah klaim
kejujuran sebagai ruang terbuka dan inklusif menunjukan kejujuran
yang divalidasi melalui konsisten sejarah dan keberanian moral dalam
menjaga kemurnian ruang publik keagamaan. Melalui komunikasi
inklusif tersebut, masjid mampu memerangi berbagai kepentingan
organisasi masyarakat atau politik praktis dengan mengedepankan
tujuan masjid dan berbagai keputusan diambil melalui musyawarah.
Semoga penelitian ini dapat memberikan sumbangsih besar terhadap

Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025 | 263



Rohman - Syarifudin - Nurhalizah - Alimin

cara komunikasi masjid dalam membangun umatnya dan meng—
hindarkan diri dari kepentingan politik yang akan merugikan umat.

Referensi

Adriansyah, L. R., & As-Salafiyah, A. (2025). Mataram mosques
management: intention to place mosque funds in Islamic banks.
Journal of Islamic Accounting and Business Research, 16(5), 915—
936. https://doi.org/10.1108/JIABR-12-2022-0330

Ardianto, R. (2013). Pemberdayaan Masjid Perspektif Politik Islam
Studi Kasus Masjid Syuhada’ Yogyakarta 2008-2013. In
digilib.uin-suka.ac.id. heeps://digilib.uin-suka.ac.id/id/
document/27600

Ardyanto, R. (n.d.). Pemberdayaan Masjid Perspektif Politik Islam
Studi  Kasus Masjid  Syuhada’Yogyakarta — 2008-2013.
Digilib. Uin-Suka.Ac.Id. Retrieved December 5, 2025, from
heeps://digilib.uin-suka.ac.id/id/document/27600

Donna Swarthout. (2013, December 12). Oral Communication:
Definition, Types ¢& Advantages. Education Portal Academy.
http://education-portal.com/academy/lesson/oral-
communication-definition-types-advantages.html#lesson

Habermas, Calhoun, C., Mendieta, E., & VanAntwerpen, J. (2013).
Habermas and Religion (1st ed.). Polity Press.

Habermas, ]. (1984). The Theory of Communicative Action (Vol. 1).

Beacon Press.

Habermas, J., & McCarthy, T. (1987). The Theory of Communicative
Action (Vol. 2). Beacon Press.

Hardani, Hikmataul Auliya, N., Andriani, H., Asri Fardanim, R.,
Ustiawaty, J., Fatmi Utami, E., Juliana Sukmana, D., &
Rahmatul Istiqgomah, R. (2020). Metode Penclitian Kualitatif &
Kuantitatif (H. Abadi, Ed; 1st ed.). Pustaka Ilmu.
https://www.researchgate.net/publication/340021548

264 | Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025



Komunikasi Inklusif dalam Mendorong Kolaborasi Keagamaan

Hidayah, N. (2018). LAZIS MAS]ID SYUHADA TAHUN 2004-2016
M. hteps://digilib.uin-suka.ac.id/id/file/847327

Hidayati, 1., al-Afkar, N. I.-, Studies, J. F. L., & 2025, undefined.
(2025). The Strategy of Islamic Religious Education Teachers in
Overcoming Students’ Difficulties in Reading the Qur’an at
SMP IT Masjid Syuhada Yogyakarta. Mail.al-Afkar.Com, 8(1).
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v8i1.2190

Indriana, M. M., & Rohim, A. N. (2025). Analysis of Good Amil
Governance Implementation in Mosque-Based Amil Zakat
Insticution. Journal of Muslim Philanthropy and Civil Society,
9(1), 6-29.

Mayang, S. (n.d.). Masjid Syuhada Yogyakarta’s Development in
Zakat, Infaq, and Shadaqah from 2015 to 2019. Jurnalasfa. Org,
1(1), 2023. Retrieved December 16, 2025, from
https://jurnalasfa.org/index.php/asfaziswaf/article/view/6

Mibtadin, M., & Hedi, F. (2020). Masjid, Khutbah Jumat, dan
Konstruksi Realitas Keagamaan di Ruang Publik: Studi tentang
Materi Khutbah Jumat di Masjid-Masjid Kota Surakarta. Jfurnal
Ilmu  Dakwah, 40(1), 40-53. https://doi.org/10.21580/
JID.V40.1.5297

Mohammed, A. S., Amoah, C., Abbas, ]., & Naayif, S. (2025).
Facilities managers vs. mosque management committees:
evaluating the need for professional facilities management in
mosque operations. Facilities, 43(5-6), 363-396.
https://doi.org/10.1108/F-07-2024-0102

Mulyani, T. (2019). Deradikalisasi Masjid Inklusi: Upaya
Penghapusan Ideologi Radikal di Yogyakarta. ejournal.uin-
suka.ac.id,  3(1),  55-74.  hutps://doi.org/10.14421/jpm.
2019.031-03

Oktarina, A., & Asnaini. (2018). Developing models of productive
WAQF Masjid Agung Syuhada Yogyakarta. Qudus International
Journal of Islamic Studies, 6(1), 103—126. https://doi.org/
10.21043/qijis.v6i1.3719

Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025 | 265



Rohman - Syarifudin - Nurhalizah - Alimin

Pertiwi, R. R. (n.d.). Manajemen Dakwah Berbasis Masjid.
Digilib. Uin-Suka.Ac.Id. Retrieved December 16, 2025, from
hteps://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/8594/

Pramesvara, 1. ]., Annisa, R., & Fajriyanto. (2023). Penerapan
Arsitektur Ekologis Pada Masjid Syuhada Kotabaru, Yogyakarta.
https://dspace.uii.ac.id/handle/123456789/47203

Ryu, Y. (2025). Local government administration and biopolitics:
Surrounding conflicts over the construction of mosque in South
Korea. Cities, 159, Article 105790. https://doi.org/10.1016/
j-cities.2025.105790

Sopyan, 1. (2015). Dari Dakwah Normatif Ke Dakwah Transformatif:
Dinamika Kaum Muda Masjid Syuhada Yogyakarta, 1980-An
[UIN  Sunan Kalijaga Yogyakarta].  https://digilib.uin-
suka.ac.id/id/eprint/15504/

Sugiono. (2014). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D
. In Alfabeta. Alfabeta.

Syuhada, W., ... S. M.-]. E., & 2024, undefined. (n.d.). Optimalisasi
Bazar Masjid sebagai Katalisator Pemberdayaan UMKM: Studi
Kasus di Perumahan Sukaraya Indah Bekasi. Journal.
Lppmpelitabangsa.ld. Retrieved December 16, 2025, from
https://www.journal.lppmpelitabangsa.id/index.php/jespb/articl
e/view/1912

Yusuf, A. (2023). Analisis Kolaborasi Aktor Quadruple Helix dalam
Pemberdayaan Ekonomi Berbasis Masjid di Yogyakarta (Studi
Kasus: ~ Masjid — Syuhada).  https://dspace.uii.ac.id/handle/
123456789/48109

266 | Jurnal Komunikasi Islam | Volume 15, Nomor 02, Desember 2025



